
1 
 

 

“Welke lessen kunnen bestuurders en burgers vandaag de dag trekken uit 

Spinoza’s politieke filosofie? Hoe tolerant moeten we zijn tegenover 

intoleranten, en wat betekent de vrijheid van godsdienst? 

 

Spinoza pleit niet voor tolerantie, maar voor vrijheid, voor democratie en voor 

burgerzin. Hoewel Spinoza’s naam geassocieerd wordt met ‘tolerantie’, verschijnt de 

term verdraagzaamheid amper in zijn werk. Wanneer de filosoof toch ‘tolero’ of 

‘tolerare’ vermeldt, dan slaat dat op 

volharding, volhouden. 

Het doel van de politiek is een vrije, 

veilige, welvarende en vredige 

samenleving. Spinoza gelooft niet in 

vooruitgang. Zijn naturalisme (de mens 

maakt deel uit van de natuur en kan 

volgens de wetten van de natuur worden 

begrepen) impliceert juist er geen 

voorzienigheid is. De natuur staat 

onverschillig tegenover de mens. Het 

politieke leven is veranderlijk. Mensen zijn emotionele wezens. Geen enkele 

staatsinstelling is tegen verandering bestand. Dat is voor de burger vandaag de dag 

een opmerkelijke waarschuwing: wie veranderingen op hun beloop laat, wie niet 

tijdig ingrijpt wanneer conflicten dreigen, brengt verworven vrijheden in gevaar. 

Daarbij is de democratie allesbehalve een makkelijk politiek bestel. De tijd werkt niet 

vanzelfsprekend in het voordeel. Met dat samenleven komt het dus niet noodzakelijk 

in orde, gewoon dankzij het verloop van de tijd. 

Spinoza’s vrijheid vloeit voort uit zijn poging om de relatie tussen theologie en 

politiek op een originele en ingrijpende manier te denken. 

De vraag naar tolerantie betreft in eerste instantie een theologische vraag over het 

heil van de mens. Dit aspect  wordt vaak vergeten, maar is onontbeerlijk om de 

beperkingen van een pleidooi voor tolerantie te begrijpen. 

Dan zijn er drie visies op de middelen die vanuit het geloof toegelaten zouden zijn 

om de (on)gelovige tot heil aan te sporen. Twee interpretaties – de intolerante en de 

tolerante – geven een antwoord op de vrijheid van de mens vanuit een christelijk 

theologisch denkkader. Pas de derde interpretatie – die van Spinoza – definieert de 

politiek niet meer vanuit een theologische opdracht die de mens voor zichzelf en in 

de gemeenschap zou moeten vervullen. Deze derde versie klinkt vandaag de dag 

https://tinnekebeeckman.files.wordpress.com/2016/12/dsf0088.jpg


2 
 

voor heel wat burgers vanzelfsprekend, maar ze veronderstelt een opmerkelijke zet: 

naar een andere opvatting van God/Natuur en de mens. 

Heel wat andere burgers kijken daarbij naar politiek vanuit hun geloof. Zeker burgers 

die vanuit andere werelddelen in West-Europa zijn neergestreken, beschouwen 

politiek vaak niet vanuit een radicaal immanente visie: dat burgers hier en nu, in dit 

leven, samen trachten vorm te geven aan een samenleving, zonder perspectief op 

een goddelijke beloning, straf of opdracht. Dat de plaats van de macht leeg is, 

zolang burgers niet samen beslissing wie die macht tijdelijk mag uitoefenen. Dat 

niemand zich op goddelijke privileges of inzichten kan beroepen om politieke macht 

te eisen, of om het recht te eisen macht over anderen uit te oefenen. 

Drie visies op (on)verdraagzaamheid 

De eerste is de meest onverdraagzame, orthodoxe religieuze visie, die al bij 

Augustinus te lezen valt: geweld hoort bij de pogingen om de boodschap van 

Christus te verspreiden. 

Elke mens heeft baat bij de christelijke boodschap. Ongelovigen beseffen dat jammer 

genoeg niet. Tegenover hen is dwang – al dan niet op zachte manier – toegelaten. 

Dit aspect van religieus geweld moet je vanuit een interne logica begrijpen: het hoort 

bij de heilsopvatting, dat de ongelovige zondaar uit zichzelf dwaalt, maar eigenlijk – 

zonder dat die het beseft of wil toegeven –het geloof nodig heeft. Daarom is geweld 

gerechtvaardigd. De christelijke boodschap mag dan naastenliefde benadrukken; de 

mens die tekortschiet heeft wat hulp nodig om de heilsboodschap over te nemen. 

Wijs je op de tegenspraak tussen liefde en geweld, dan zet je een stap die voor de 

fanatieke gelovige onzinnig is: het geweld dient de belangen van wie het geweld 

ondergaat. Deze strenge visie verzet zich dus tegen elke vorm van 

verdraagzaamheid. 

De paradox dat een religie van de liefde haat predikt, of de religie van de vrede 

oorlog voert, klinkt alleen als een paradox voor wie de fanatieke theologische visie al 

verlaten heeft. Voor de fanaticus is ook de ongelovige een kind van God, een 

potentiële volger van de juiste profeet, als hij maar een duwtje in de juiste richting 

krijgt. 

Tolerantie in de zeventiende eeuw 

Tijdens de zestiende en zeventiende eeuw vindt een andere opvatting van 

verdraagzaamheid ingang. Tolerantie wordt een belangrijk principe, maar vanuit een 

andere theologische opvatting. In de Nederlanden volgt deze tolerantie-opvatting uit 

de discussies tussen theologen zoals Arminius en Gomarus. Ook de Britse filosoof 

John Locke verdedigt deze interpretatie. Volgens hem is elke mens zondig en niet op 



3 
 

zichzelf in staat om het heil te bereiken. Daarvoor heeft hij de goddelijke genade 

nodig. Elke mens krijgt dus de opdracht om zich open te stellen voor die goddelijke 

genade. 

Het gevolg is een relatieve gewetensvrijheid, en dus ook een politieke vrijheid: geen 

enkele overheid heeft het recht deze opdracht in naam van het individu te vervullen. 

In de Nederlanden speelde de pragmatische koopmansgeest ook een rol om een 

beperkte vrijheid toe te kennen: handelaars uit alle hoeken van de wereld vestigden 

zich in de welvarende stad. Locke had een enorme invloed op de Amerikaanse 

onafhankelijkheidsverklaring, en de Amerikaanse neutraliteit van de overheid: er is 

geen staatsgodsdienst, omdat elke burger het recht moet hebben zelf een 

kerkgemeenschap op te richten, of zich vrij moet kunnen aansluiten. Deze tolerantie-

opvatting verklaart waarom wie vandaag de dag in de Verenigde Staten nog naar 

godsdienstvrijheid verwijst, die vrijheid binnen een christelijk denkkader 

interpreteert: tegenover politici die openlijk atheïst zouden zijn of tegenover wie een 

niet-christelijke godsdienst aanhangt, bestaat heel wat minder tolerantie. Diezelfde 

aanhangers van de tolerantie bestrijden de noodzaak van wetenschappelijke 

theorieën in het onderwijs, en proberen creationisme en intelligent design als 

alternatieve wetenschappelijke theorieën te presenteren. 

Diezelfde tolerantie-gedachte maakt geen plaats voor spinozisme, of voor 

naturalisme. In Spinoza’s tijd werd zijn denken vervolgd: hij schreef in het Latijn, 

publiceerde zijn werken niet, ofwel anoniem. Zijn goede vriend Adriaan Koerbagh 

werd veroordeeld en overleed in gevangenschap. Censuur en zelfcensuur heersten, 

ondanks Spinoza’s lovende woorden voor de stad Amsterdam, als een stad met 

relatieve vrijheid (tegenover andere steden in Europa). Amsterdam was 

vooruitstrevend en bijzonder, maar viel niet samen met Spinoza’s opvatting van 

politiek vrijheid. 

Spinoza’s vrijheid 

In Spinoza’s ‘Theologisch-Politiek 

Tractaat’ weerklinkt dan ook een heel 

andere versie: hij pleit voor radicale 

vrijheid. In de ‘Ethica’ schetst hij een 

naturalistisch plan dat elke lezer kan 

gebruiken om zijn idee van heil en 

verlossing te verwezenlijken: door te 

leven volgens de rede, vrij van passies 

en emoties, in samenwerking met 

anderen, en vanuit een diepe kennis en aanvaarding van de Goddelijke natuur. 

https://tinnekebeeckman.files.wordpress.com/2016/12/dsf0099.jpg


4 
 

De mens heeft geen onsterfelijke ziel; geen vrije wil; er is  geen beloning in een 

leven na de dood; geen heil dankzij een bovennatuurlijk kracht. Na zijn dood staat 

de term spinozisme gelijk aan gevaarlijk atheïsme. Spinoza was een vervloekte 

filosoof, eeuwenlang het buitenbeentje. 

Hij tracht de wetenschappelijke veranderingen in zijn filosofie te integreren: de mens 

kan alleen de wereld begrijpen door inzicht te verwerven in de oorzaken. We zijn 

echter geneigd een aantal doelen op de wereld te projecteren. Zo gelooft de mens 

dat vogels vleugels hebben om te vliegen. Neen, aldus Spinoza, vogels die vleugels 

hebben, kunnen vliegen. Geen enkel wezen maakt deel uit van een vooropgezet 

plan, van een doel of een intentie. Hetzelfde geldt voor alles wat de mens betreft. 

Daarbij heeft Spinoza tot doel om de mens te begrijpen: de onderzoeker stelt elk 

moreel oordeel over de mens uit. Dan speelt de analyse van de emoties cruciaal om 

het politieke leven te begrijpen. Het gemoed van elke mens schommelt tussen hoop 

en vrees: tussen de hoop dat de toekomst goede dingen in petto heeft, en de angst 

dat een of ander gevaar je bedreigt – eenzaamheid, verval, verlies van gelifden en 

vrienden, vermindering van welvaart, ziekte, dood. Mensen hebben niet alleen 

emoties: gevoelens beïnvloeden hun zelfinzicht, en hun redelijk denkvermogen. Juist 

wanneer het slecht gaat, en angst overheerst, zijn mensen bereid naar 

onheilsprofeten te luisteren. Ze stellen zich open voor onzinnige praatjes zolang ze 

toch de indruk krijgen dat ze enige zekerheid over hun lot verkrijgen. 

Een filosoof moet dus de emoties van de mens onderzoeken en de mens begrijpen 

zonder die te beoordelen. Dan moet de filosoof analyseren hoe verschillende 

levensbeschouwingen op die emoties – wisselingen tussen hoop en vrees – 

inwerken.  Stelt een denkkader je in staat om daadwerkelijk inzichten in oorzaken en 

effecten te verwerven, of wordt je verwarring alleen groter? Wordt je alleen nog 

meer overheerst door droeve passies: angst, haat, verontwaardiging, wraakzucht, 

jaloezie, schaamte, schuld, medelijden? Of biedt een denkkader – zoals dat van 

Spinoza – je de mogelijkheid om andere perspectieven op je passies te ontwikkelen, 

die de dynamiek van droeve passies doorbreken?  Dit zijn belangrijke persoonlijke 

vragen, die ook politiek relevant zijn. En ze zijn complex: Spinoza erkent dat 

sommige ‘droeve passies’  een positief effect hebben op de samenleving, al 

betekenen ze een persoonlijke onvrijheid, zoals schaamte en berouw. Een 

schaamteloze burger is voor zichzelf en voor anderen een probleem. Maar de meeste 

droeve passies hebben zowel voor het individu als voor de samenleving een negatief 

effect. 

 

 



5 
 

Voorbij de tolerantie… 

Spinoza denkt dus over een burgerschap voorbij de tolerantie. Die is trouwens te 

passief: je verdraagt de ander, je gedoogt hem. Democratie vraagt echter 

‘concordia’: eensgezindheid tussen burgers. Op het vlak van geloof mag ieder 

denken wat hij of zij wil. Maar een vredige samenleving vraagt wel aansporingen tot 

welwillende samenwerking, tot een ijver voor rechtvaardigheid. De staat heeft er alle 

belang bij kordaat op te treden tegen wie ter kwader trouw mensen aanzet tot haat 

of geweld. Juist omdat emoties aanstekelijk werken, mensen elkaars gevoelens 

imiteren, en gevoelens het vermogen tot (zelf-inzicht) beïnvloeden, is een 

nauwgezette aandacht voor de relatie tussen filosofie, godsdienst en politiek 

noodzakelijk.” 

Tinneke Beeckman, Spinoza’s Politieke Filosofie – Amsterdamse 

Spinozakring, 27 nov. 2016 


