“"Welke lessen kunnen bestuurders en burgers vandaag de dag trekken uit
Spinoza’s politieke filosofie? Hoe tolerant moeten we zijn tegenover
intoleranten, en wat betekent de vrijheid van godsdienst?

Spinoza pleit niet voor tolerantie, maar voor vrijheid, voor democratie en voor
burgerzin. Hoewel Spinoza’s naam geassocieerd wordt met ‘tolerantie’, verschijnt de
term verdraagzaamheid amper in zijn werk. Wanneer de filosoof toch ‘tolero’ of
‘tolerare’ vermeldt, dan slaat dat op
volharding, volhouden.

Het doel van de politiek is een vrije,
veilige, welvarende en vredige
samenleving. Spinoza gelooft niet in
vooruitgang. Zijn naturalisme (de mens
maakt deel uit van de natuur en kan
volgens de wetten van de natuur worden
begrepen) impliceert juist er geen
voorzienigheid is. De natuur staat
onverschillig tegenover de mens. Het
politieke leven is veranderlijk. Mensen zijn emotionele wezens. Geen enkele
staatsinstelling is tegen verandering bestand. Dat is voor de burger vandaag de dag
een opmerkelijke waarschuwing: wie veranderingen op hun beloop laat, wie niet
tijdig ingrijpt wanneer conflicten dreigen, brengt verworven vrijheden in gevaar.
Daarbij is de democratie allesbehalve een makkelijk politiek bestel. De tijd werkt niet
vanzelfsprekend in het voordeel. Met dat samenleven komt het dus niet noodzakelijk
in orde, gewoon dankzij het verloop van de tijd.

Spinoza’s vrijheid vloeit voort uit zijn poging om de relatie tussen theologie en
politiek op een originele en ingrijpende manier te denken.

De vraag naar tolerantie betreft in eerste instantie een theologische vraag over het
heil van de mens. Dit aspect wordt vaak vergeten, maar is onontbeerlijk om de
beperkingen van een pleidooi voor tolerantie te begrijpen.

Dan zijn er drie visies op de middelen die vanuit het geloof toegelaten zouden zijn
om de (on)gelovige tot heil aan te sporen. Twee interpretaties — de intolerante en de
tolerante — geven een antwoord op de vrijheid van de mens vanuit een christelijk
theologisch denkkader. Pas de derde interpretatie — die van Spinoza — definieert de
politiek niet meer vanuit een theologische opdracht die de mens voor zichzelf en in
de gemeenschap zou moeten vervullen. Deze derde versie klinkt vandaag de dag


https://tinnekebeeckman.files.wordpress.com/2016/12/dsf0088.jpg

voor heel wat burgers vanzelfsprekend, maar ze veronderstelt een opmerkelijke zet:
naar een andere opvatting van God/Natuur en de mens.

Heel wat andere burgers kijken daarbij naar politiek vanuit hun geloof. Zeker burgers
die vanuit andere werelddelen in West-Europa zijn neergestreken, beschouwen
politiek vaak niet vanuit een radicaal immanente visie: dat burgers hier en nu, in dit
leven, samen trachten vorm te geven aan een samenleving, zonder perspectief op
een goddelijke beloning, straf of opdracht. Dat de plaats van de macht leeg is,
zolang burgers niet samen beslissing wie die macht tijdelijk mag uitoefenen. Dat
niemand zich op goddelijke privileges of inzichten kan beroepen om politieke macht
te eisen, of om het recht te eisen macht over anderen uit te oefenen.

Drie visies op (on)verdraagzaamheid

De eerste is de meest onverdraagzame, orthodoxe religieuze visie, die al bij
Augustinus te lezen valt: geweld hoort bij de pogingen om de boodschap van
Christus te verspreiden.

Elke mens heeft baat bij de christelijke boodschap. Ongelovigen beseffen dat jammer
genoeg niet. Tegenover hen is dwang — al dan niet op zachte manier — toegelaten.
Dit aspect van religieus geweld moet je vanuit een interne logica begrijpen: het hoort
bij de heilsopvatting, dat de ongelovige zondaar uit zichzelf dwaalt, maar eigenlijk —
zonder dat die het beseft of wil toegeven —het geloof nodig heeft. Daarom is geweld
gerechtvaardigd. De christelijke boodschap mag dan naastenliefde benadrukken; de
mens die tekortschiet heeft wat hulp nodig om de heilsboodschap over te nemen.

Wijs je op de tegenspraak tussen liefde en geweld, dan zet je een stap die voor de
fanatieke gelovige onzinnig is: het geweld dient de belangen van wie het geweld
ondergaat. Deze strenge visie verzet zich dus tegen elke vorm van
verdraagzaamheid.

De paradox dat een religie van de liefde haat predikt, of de religie van de vrede
oorlog voert, klinkt alleen als een paradox voor wie de fanatieke theologische visie al
verlaten heeft. Voor de fanaticus is ook de ongelovige een kind van God, een
potentiéle volger van de juiste profeet, als hij maar een duwtje in de juiste richting
krijgt.

Tolerantie in de zeventiende eeuw

Tijdens de zestiende en zeventiende eeuw vindt een andere opvatting van
verdraagzaamheid ingang. Tolerantie wordt een belangrijk principe, maar vanuit een
andere theologische opvatting. In de Nederlanden volgt deze tolerantie-opvatting uit
de discussies tussen theologen zoals Arminius en Gomarus. Ook de Britse filosoof
John Locke verdedigt deze interpretatie. Volgens hem is elke mens zondig en niet op



zichzelf in staat om het heil te bereiken. Daarvoor heeft hij de goddelijke genade
nodig. Elke mens krijgt dus de opdracht om zich open te stellen voor die goddelijke
genade.

Het gevolg is een relatieve gewetensvrijheid, en dus ook een politieke vrijheid: geen
enkele overheid heeft het recht deze opdracht in naam van het individu te vervullen.
In de Nederlanden speelde de pragmatische koopmansgeest ook een rol om een
beperkte vrijheid toe te kennen: handelaars uit alle hoeken van de wereld vestigden
zich in de welvarende stad. Locke had een enorme invioed op de Amerikaanse
onafhankelijkheidsverklaring, en de Amerikaanse neutraliteit van de overheid: er is
geen staatsgodsdienst, omdat elke burger het recht moet hebben zelf een
kerkgemeenschap op te richten, of zich vrij moet kunnen aansluiten. Deze tolerantie-
opvatting verklaart waarom wie vandaag de dag in de Verenigde Staten nog naar
godsdienstvrijheid verwijst, die vrijheid binnen een christelijk denkkader
interpreteert: tegenover politici die openlijk atheist zouden zijn of tegenover wie een
niet-christelijke godsdienst aanhangt, bestaat heel wat minder tolerantie. Diezelfde
aanhangers van de tolerantie bestrijden de noodzaak van wetenschappelijke
theorieén in het onderwijs, en proberen creationisme en intelligent design als
alternatieve wetenschappelijke theorieén te presenteren.

Diezelfde tolerantie-gedachte maakt geen plaats voor spinozisme, of voor
naturalisme. In Spinoza’s tijd werd zijn denken vervolgd: hij schreef in het Latijn,
publiceerde zijn werken niet, ofwel anoniem. Zijn goede vriend Adriaan Koerbagh
werd veroordeeld en overleed in gevangenschap. Censuur en zelfcensuur heersten,
ondanks Spinoza’s lovende woorden voor de stad Amsterdam, als een stad met
relatieve vrijheid (tegenover andere steden in Europa). Amsterdam was
vooruitstrevend en bijzonder, maar viel niet samen met Spinoza’s opvatting van
politiek vrijheid.

Spinoza’s vrijheid

In Spinoza’s ‘Theologisch-Politiek
Tractaat’ weerklinkt dan ook een heel
andere versie: hij pleit voor radicale
vrijheid. In de ‘Ethica’ schetst hij een
naturalistisch plan dat elke lezer kan
gebruiken om zijn idee van heil en
verlossing te verwezenlijken: door te
leven volgens de rede, vrij van passies
en emoties, in samenwerking met
anderen, en vanuit een diepe kennis en aanvaarding van de Goddelijke natuur.



https://tinnekebeeckman.files.wordpress.com/2016/12/dsf0099.jpg

De mens heeft geen onsterfelijke ziel; geen vrije wil; er is geen beloning in een
leven na de dood; geen heil dankzij een bovennatuurlijk kracht. Na zijn dood staat
de term spinozisme gelijk aan gevaarlijk atheisme. Spinoza was een vervloekte
filosoof, eeuwenlang het buitenbeentje.

Hij tracht de wetenschappelijke veranderingen in zijn filosofie te integreren: de mens
kan alleen de wereld begrijpen door inzicht te verwerven in de oorzaken. We zijn
echter geneigd een aantal doelen op de wereld te projecteren. Zo gelooft de mens
dat vogels vleugels hebben om te vliegen. Neen, aldus Spinoza, vogels die vleugels
hebben, kunnen vliegen. Geen enkel wezen maakt deel uit van een vooropgezet
plan, van een doel of een intentie. Hetzelfde geldt voor alles wat de mens betreft.
Daarbij heeft Spinoza tot doel om de mens te begrijpen: de onderzoeker stelt elk
moreel oordeel over de mens uit. Dan speelt de analyse van de emoties cruciaal om
het politieke leven te begrijpen. Het gemoed van elke mens schommelt tussen hoop
en vrees: tussen de hoop dat de toekomst goede dingen in petto heeft, en de angst
dat een of ander gevaar je bedreigt — eenzaamheid, verval, verlies van gelifden en
vrienden, vermindering van welvaart, ziekte, dood. Mensen hebben niet alleen
emoties: gevoelens beinvloeden hun zelfinzicht, en hun redelijk denkvermogen. Juist
wanneer het slecht gaat, en angst overheerst, zijn mensen bereid naar
onheilsprofeten te luisteren. Ze stellen zich open voor onzinnige praatjes zolang ze
toch de indruk krijgen dat ze enige zekerheid over hun lot verkrijgen.

Een filosoof moet dus de emoties van de mens onderzoeken en de mens begrijpen
zonder die te beoordelen. Dan moet de filosoof analyseren hoe verschillende
levensbeschouwingen op die emoties — wisselingen tussen hoop en vrees —
inwerken. Stelt een denkkader je in staat om daadwerkelijk inzichten in oorzaken en
effecten te verwerven, of wordt je verwarring alleen groter? Wordt je alleen nog
meer overheerst door droeve passies: angst, haat, verontwaardiging, wraakzucht,
jaloezie, schaamte, schuld, medelijden? Of biedt een denkkader — zoals dat van
Spinoza — je de mogelijkheid om andere perspectieven op je passies te ontwikkelen,
die de dynamiek van droeve passies doorbreken? Dit zijn belangrijke persoonlijke
vragen, die ook politiek relevant zijn. En ze zijn complex: Spinoza erkent dat
sommige ‘droeve passies’ een positief effect hebben op de samenleving, al
betekenen ze een persoonlijke onvrijheid, zoals schaamte en berouw. Een
schaamteloze burger is voor zichzelf en voor anderen een probleem. Maar de meeste
droeve passies hebben zowel voor het individu als voor de samenleving een negatief
effect.



Voorbij de tolerantie...

Spinoza denkt dus over een burgerschap voorbij de tolerantie. Die is trouwens te
passief: je verdraagt de ander, je gedoogt hem. Democratie vraagt echter
‘concordia’: eensgezindheid tussen burgers. Op het vlak van geloof mag ieder
denken wat hij of zij wil. Maar een vredige samenleving vraagt wel aansporingen tot
welwillende samenwerking, tot een ijver voor rechtvaardigheid. De staat heeft er alle
belang bij kordaat op te treden tegen wie ter kwader trouw mensen aanzet tot haat
of geweld. Juist omdat emoties aanstekelijk werken, mensen elkaars gevoelens
imiteren, en gevoelens het vermogen tot (zelf-inzicht) beinvloeden, is een
nauwgezette aandacht voor de relatie tussen filosofie, godsdienst en politiek
noodzakelijk.”

Tinneke Beeckman, Spinoza’s Politieke Filosofie — Amsterdamse
Spinozakring, 27 nov. 2016



